
 

1 

Neuvaine Sacré Cœur - mai 2025  

 

Thème du mois de mai : « Cœur de Jésus, 

je veux réparer - « Ayez en vous les mêmes 
sentiments qui sont dans le Christ Jésus. 

» (Philippiens 2, 5 – appel à l’humilité et à l’offrande 
réparatrice) 

 
 

 
 
1. Chrétiens, chantons le Dieu vainqueur !  
Fêtons la Pâque du Seigneur !  
Acclamons-le d’un même coeur,  

 
Alleluia ! Alleluia, Alleluia, Alleluia !  
 
2. De son tombeau, Jésus surgit. 
 Il nous délivre de la nuit, 
 Et dans nos coeurs le jour a lui, Alleluia ! 
 
3. Nouveau Moïse ouvrant les eaux, 
 Il sort vainqueur de Son tombeau : 
Il est Seigneur des temps nouveaux, Alleluia ! 
 
 4. L’Agneau pascal est immolé ; 
Il est vivant, ressuscité,  
Splendeur du monde racheté, Alleluia !  
 
5. Ô jour de joie, de vrai bonheur !  
Ô Pâque sainte du Seigneur,  
Par toi, nous sommes tous vainqueurs, Alleluia ! 
 
 
Exposition du saint sacrement 

 

« Cœur de Jésus, je veux réparer » Ayez en vous les mêmes 
sentiments qui sont dans le Christ Jésus. » (Philippiens 2,5) En ce 
mois de mai, consacré au Cœur Sacré de Jésus, nous sommes invités 
à contempler l’humilité infinie et l’amour rédempteur du Sauveur. Son 
Cœur, transpercé par nos péchés, demeure une source inépuisable de 
miséricorde et un appel pressant à la réparation. 
Aujourd’hui, nous nous approchons de Lui avec un désir profond : 
réparer, par notre amour, nos négligences et celles du monde. Comme 



 

2 

Jésus s’est abaissé pour nous relever, nous voulons, à notre tour, 
offrir nos petits sacrifices, nos prières et nos actes de charité en esprit 

de réparation. 
Mettons-nous à l’écoute de son Cœur, laissons-nous transformer par 
ses sentiments d’obéissance, d’abandon et d’offrande. Que notre 
méditation nous unisse toujours plus à Lui, pour que, à travers nos 
vies, rayonne son humilité et son amour réparateur. 
 
« Cœur de Jésus, brûlant d’amour pour nous, embrasez nos cœurs du 
désir de réparer. Donnez-nous la grâce de vivre dans l’esprit 
d’offrande, à l’image de votre humilité et de votre don total. Amen. » 
Silence 
 

 
 

1. Le Christ est vivant ! Alleluia ! Il est parmi nous ! Alleluia !  
Béni soit Son Nom dans tout l'univers, Alleluia ! Alleluia !  
 
2. C'est Lui notre joie ! Alleluia ! C'est Lui notre espoir ! Alleluia ! 
 C'est Lui notre pain, c'est Lui notre vie, Alleluia ! Alleluia !  
 
3. Soyons dans la joie ! Alleluia ! Louons le Seigneur ! Alleluia !  
Il nous a aimés, Il nous a sauvés, Alleluia ! Alleluia !  
 

4. Le Christ est vivant ! Alleluia ! Allons proclamer, Alleluia !  
La Bonne Nouvelle à toute nation. Alleluia ! Alleluia  
 
5. Le Christ était mort ! Alleluia ! Le Christ est vivant ! Alleluia !  
Le Christ est présent, le Christ reviendra, Alleluia ! Alleluia !  
 
 

 
 
Introduction au Chapelet de la Divine Miséricorde 
 
En ce temps de la Divine Miséricorde, où nous venons de célébrer avec 
joie le Dimanche de la Miséricorde, notre cœur se tourne vers le Père 
avec reconnaissance et espérance. Dans cette année jubilaire, la 
Résurrection du Christ nous renouvelle, nous rappelant que la 
miséricorde de Dieu est plus forte que la mort. 
 
 
 
 



 

3 

Aujourd’hui, unis dans la prière, nous confions à la Miséricorde infinie 
du Seigneur : 

 
 

• Notre Saint-Père le Pape Francois, qui a guidé l’Église avec foi et 
amour. Rendons grâce pour son pontificat, son enseignement et 
son dévouement au Christ. Qu’il repose dans la paix du 
Ressuscité, accueilli par les bras miséricordieux du Père. 
 

• Le futur Pape, que l’Esprit Saint préparera pour succéder à 
Pierre. Prions afin qu’il soit un pasteur selon le Cœur de Jésus, 
rempli de sagesse, d’humilité et de zèle apostolique. 

 

« Ô Sang et Eau, qui avez jailli du Cœur de Jésus comme une source 
de miséricorde pour nous, nous Te confions le Pape défunt, l’Église en 
attente, et le futur successeur de Pierre. Que Ta miséricorde les 
enveloppe, les guide, et fasse de nous des témoins de Ton amour. 
Amen. » 
 
 
 
 
Silence 

 

Chapelet de la Miséricorde divine 
 

1. Le Signe de Croix. 
2. Le « Notre Père », le « Je vous salue Marie » et le « Je crois en 

Dieu ». 
3. Sur les gros grains (Notre Père) : 

« Père Éternel, je T’offre le Corps et le Sang, l’Âme et la 
Divinité de Ton Fils bien-aimé, notre Seigneur Jésus-Christ, en 
réparation de nos péchés et de ceux du monde entier. » 

4. Sur les petits grains (Je vous salue Marie) : 
« Par Sa douloureuse Passion, sois miséricordieux pour nous et 

pour le monde entier. » 
5. Conclure par trois fois : 

« Dieu Saint, Dieu Fort, Dieu Éternel, prends pitié de nous et du 
monde entier. » 

 
 
 
 
 



 

4 

Prière du Pape François à la Divine Miséricorde 

 

« Seigneur Jésus-Christ, Toi qui es la Miséricorde incarnée, 

je me confie à Ton Cœur ouvert pour le monde. 

En cette année jubilaire, alors que je contemple 

la lumière de Ta Résurrection, 

je Te rends grâce pour Ton amour infini, 

qui pardonne, relève et donne espérance. 

Ô Jésus, Fils miséricordieux du Père, 

verse sur moi, sur l’Église et sur le monde entier, 

le flot de Ton Sang et de Ton Eau, 

source de vie et de sainteté. 

Lave-nous de nos péchés, 

guéris nos faiblesses, 

transforme nos cœurs endurcis 

en cœurs capables d’aimer comme Toi. 

Aujourd’hui, je Te confie particulièrement : 

- les pécheurs qui doutent de Ton pardon, 

- les pauvres, les exclus, ceux que le monde oublie, 

- les malades et les mourants, 

- les familles blessées, les jeunes égarés. 

Que tous expérimentent la tendresse de Ton Cœur ! 

Seigneur, fais de moi un instrument de Ta Miséricorde. 

Donne-moi la grâce de consoler comme Tu consoles, 

d’accueillir comme Tu accueilles, 

et de pardonner comme Tu pardonnes. 

Que je sois, dans mes paroles et mes actes, 

un reflet de Ta bonté pour les autres. 

Jésus, j’ai confiance en Toi ! 

Marie, Mère de Miséricorde, prie pour nous. 

Saint Jean Paul II, apôtre de la Divine Miséricorde, intercède pour 

nous. 

Amen. » 

 
 
 
 



 

5 

1. J'ai vu l'eau vive jaillissant du coeur du Christ, Alleluia ! 
Alleluia ! 

Tous ceux que lave cette eau Seront sauvés et chanteront Alleluia 
! Alleluia ! Alleluia ! 
 
2. J'ai vu la source devenir un fleuve immense, Alleluia ! Alleluia !  
Les fils de Dieu rassemblés Chantaient leur joie d'être sauvés, 
Alleluia ! Alleluia ! Alleluia !  
 
3. J'ai vu le temple désormais s'ouvrir à tous, Alleluia ! Alleluia !  
Le Christ revient victorieux Montrant la plaie de son côté, Alleluia ! 
Alleluia ! Alleluia !  
 

4. J'ai vu le Verbe nous donner la paix de Dieu, Alleluia ! Alleluia ! 
Tous ceux qui croient en son nom Seront sauvés et chanteront 
Alleluia ! Alleluia ! Alleluia ! 
 
 

 
(EXTRAITS) 

Misericordiae Vultus 

BULLE D'INDICTION, DU JUBILÉ EXTRAORDINAIRE, DE LA MISÉRICORDE 

FRANÇOIS, EVÊQUE DE ROME, SERVITEUR DES SERVITEURS DE DIEU 

À CEUX QUI LIRONT CETTE LETTRE 

GRÂCE, MISÉRICORDE ET PAIX 

 

 1. Jésus-Christ est le visage de la miséricorde du Père. Le mystère de la foi 

chrétienne est là tout entier. Devenue vivante et visible, elle atteint son sommet en 

Jésus de Nazareth. Le Père, « riche en miséricorde » (Ep 2, 4) après avoir révélé son 

nom à Moïse comme « Dieu tendre et miséricordieux, lent à la colère, plein d’amour 

et de vérité » (Ex 34, 6) n’a pas cessé de faire connaître sa nature divine de différentes 

manières et en de nombreux moments. Lorsqu’est venue la « plénitude des temps » 

(Ga 4, 4), quand tout fut disposé selon son dessein de salut, il envoya son Fils né de 

la Vierge Marie pour nous révéler de façon définitive son amour. Qui le voit a vu le 

Père (cf. Jn 14, 9). A travers sa parole, ses gestes, et toute sa personne,[1] Jésus de 

Nazareth révèle la miséricorde de Dieu. 

2. Nous avons toujours besoin de contempler le mystère de la miséricorde. 

Elle est source de joie, de sérénité et de paix. Elle est la condition de notre salut. 

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn1


 

6 

Miséricorde est le mot qui révèle le mystère de la Sainte Trinité. La miséricorde, c’est 

l’acte ultime et suprême par lequel Dieu vient à notre rencontre. La miséricorde, c’est 

la loi fondamentale qui habite le cœur de chacun lorsqu’il jette un regard sincère sur 

le frère qu’il rencontre sur le chemin de la vie. La miséricorde, c’est le chemin qui unit 

Dieu et l’homme, pour qu’il ouvre son cœur à l’espérance d’être aimé pour toujours 

malgré les limites de notre péché. 

4. J’ai choisi la date du 8 décembre pour la signification qu’elle revêt dans l’histoire 

récente de l’Eglise. Ainsi, j’ouvrirai la Porte Sainte pour le cinquantième anniversaire 

de la conclusion du Concile œcuménique Vatican II. L’Eglise ressent le besoin de 

garder vivant cet événement. C’est pour elle que commençait alors une nouvelle étape 

de son histoire. Les Pères du Concile avaient perçu vivement, tel un souffle de l’Esprit, 

qu’il fallait parler de Dieu aux hommes de leur temps de façon plus compréhensible. 

Les murailles qui avaient trop longtemps enfermé l’Eglise comme dans une citadelle 

ayant été abattues, le temps était venu d’annoncer l’Evangile de façon renouvelée. 

Etape nouvelle pour l’évangélisation de toujours. Engagement nouveau de tous les 

chrétiens à témoigner avec plus d’enthousiasme et de conviction de leur foi. L’Eglise 

se sentait responsable d’être dans le monde le signe vivant de l’amour du Père. 

Les paroles riches de sens que saint Jean XXIII a prononçées à l’ouverture du Concile 

pour montrer le chemin à parcourir reviennent en mémoire: « Aujourd’hui, l’Épouse 

du Christ, l’Église, préfère recourir au remède de la miséricorde plutôt que de brandir 

les armes de la sévérité … L’Eglise catholique, en brandissant le flambeau de la vérité 

religieuse, veut se montrer la mère très aimante de tous, bienveillante, patiente, pleine 

d’indulgence et de bonté à l’égard de ses fils séparés ».[2] Dans la même perspective, 

lors de la conclusion du Concile, le bienheureux Paul VI s’exprimait ainsi : « Nous 

voulons plutôt souligner que la règle de notre Concile a été avant tout la charité … La 

vieille histoire du bon Samaritain a été le modèle et la règle de la spiritualité du 

Concile…. Un courant d’affection et d’admiration a débordé du Concile sur le monde 

humain moderne. Des erreurs ont été dénoncées. Oui, parce que c’est l’exigence de 

la charité comme de la vérité mais, à l’adresse des personnes, il n’y eut que rappel, 

respect et amour. Au lieu de diagnostics déprimants, des remèdes encourageants ; au 

lieu de présages funestes, des messages de confiance sont partis du Concile vers le 

monde contemporain : ses valeurs ont été non seulement respectées, mais honorées 

; ses efforts soutenus, ses aspirations purifiées et bénies… toute cette richesse 

doctrinale ne vise qu’à une chose : servir l’homme. Il s’agit, bien entendu, de tout 

homme, quels que soient sa condition, sa misère et ses besoins ».[3] 

Animé par des sentiments de gratitude pour tout ce que l’Eglise a reçu, et conscient 

de la responsabilité qui est la nôtre, nous passerons la Porte Sainte sûrs d’être 

accompagnés par la force du Seigneur Ressuscité qui continue de soutenir notre 

pèlerinage. Que l’Esprit Saint qui guide les pas des croyants pour coopérer à l’oeuvre 

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn3


 

7 

du salut apporté par le Christ, conduise et soutienne le Peuple de Dieu pour l’aider à 

contempler le visage de la miséricorde.[4] 

6. « La miséricorde est le propre de Dieu dont la toute-puissance consiste 

justement à faire miséricorde ».[5] Ces paroles de saint Thomas d’Aquin 

montrent que la miséricorde n’est pas un signe de faiblesse, mais bien l’expression de 

la toute-puissance de Dieu. C’est pourquoi une des plus antiques collectes de la liturgie 

nous fait prier ainsi : « Dieu qui donne la preuve suprême de ta puissance lorsque tu 

patientes et prends pitié ».[6] Dieu sera toujours dans l’histoire de l’humanité comme 

celui qui est présent, proche, prévenant, saint et miséricordieux. 

“Patient et miséricordieux”, tel est le binôme qui parcourt l’Ancien Testament pour 

exprimer la nature de Dieu. Sa miséricorde se manifeste concrètement à l’intérieur de 

tant d’événements de l’histoire du salut où sa bonté prend le pas sur la punition ou la 

destruction. D’une façon particulière, les Psaumes font apparaître cette grandeur de 

l’agir divin : « Car il pardonne toutes tes offenses et te guérit de toute maladie ; il 

réclame ta vie à la tombe et te couronne d’amour et de tendresse » (Ps 102, 3-4). 

D’une façon encore plus explicite, un autre Psaume énonce les signes concrets de la 

miséricorde : « Il fait justice aux opprimés ; aux affamés, il donne le pain ; le Seigneur 

délie les enchaînés. Le Seigneur ouvre les yeux des aveugles, le Seigneur redresse les 

accablés, le Seigneur aime les justes, le Seigneur protège l’étranger. Il soutient la 

veuve et l’orphelin, il égare les pas du méchant » (145, 7-9). Voici enfin une autre 

expression du psalmiste : « [Le Seigneur] guérit les cœurs brisés et soigne leurs 

blessures… Le Seigneur élève les humbles et rabaisse jusqu’à terre les impies » (146, 

3.6). En bref, la miséricorde de Dieu n’est pas une idée abstraite, mais une réalité 

concrète à travers laquelle Il révèle son amour comme celui d’un père et d’une mère 

qui se laissent émouvoir au plus profond d’eux-mêmes par leur fils. Il est juste de 

parler d’un amour « viscéral ». Il vient du cœur comme un sentiment profond, naturel, 

fait de tendresse et de compassion, d’indulgence et de pardon. 

8. Le regard fixé sur Jésus et son visage miséricordieux, nous pouvons 

accueillir l’amour de la Sainte Trinité. La mission que Jésus a reçue du Père a été 

de révéler le mystère de l’amour divin dans sa plénitude. L’évangéliste Jean affirme 

pour la première et unique fois dans toute l’Ecriture : « Dieu est amour » (1 Jn 4, 8.16). 

Cet amour est désormais rendu visible et tangible dans toute la vie de Jésus. Sa 

personne n’est rien d’autre qu’amour, un amour qui se donne gratuitement. Les 

relations avec les personnes qui s’approchent de lui ont quelque chose d’unique et de 

singulier. Les signes qu’il accomplit, surtout envers les pécheurs, les pauvres, les 

exclus, les malades et les souffrants, sont marqués par la miséricorde. Tout en Lui 

parle de miséricorde. Rien en Lui ne manque de compassion. 

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn6


 

8 

Face à la multitude qui le suivait, Jésus, voyant qu’ils étaient fatigués et épuisés, 

égarés et sans berger, éprouva au plus profond de son cœur, une grande compassion 

pour eux (cf. Mt 9, 36). En raison de cet amour de compassion, il guérit les malades 

qu’on lui présentait (cf. Mt 14, 14), et il rassasia une grande foule avec peu de pains 

et de poissons (cf. Mt 15, 37). Ce qui animait Jésus en toute circonstance n’était rien 

d’autre que la miséricorde avec laquelle il lisait dans le cœur de ses interlocuteurs et 

répondait à leurs besoins les plus profonds. Lorsqu’il rencontra la veuve de Naïm qui 

emmenait son fils unique au tombeau, il éprouva une profonde compassion pour la 

douleur immense de cette mère en pleurs, et il lui redonna son fils, le ressuscitant de 

la mort (cf. Lc 7, 15). Après avoir libéré le possédé de Gerasa, il lui donna cette mission 

: « Annonce tout ce que le Seigneur a fait pour toi dans sa miséricorde » (Mc 5, 19). 

L’appel de Matthieu est lui aussi inscrit sur l’horizon de la miséricorde. Passant devant 

le comptoir des impôts, Jésus regarda Matthieu dans les yeux. C’était un regard riche 

de miséricorde qui pardonnait les péchés de cet homme, et surmontant les résistances 

des autres disciples, il le choisit, lui, le pécheur et le publicain, pour devenir l’un des 

Douze. Commentant cette scène de l’Evangile, Saint Bède le Vénérable a écrit que 

Jésus regarda Matthieu avec un amour miséricordieux, et le choisit : miserando atque 

eligendo.[7] Cette expression m’a toujours fait impression au point d’en faire ma 

devise. 

9. Dans les paraboles de la miséricorde, Jésus révèle la nature de Dieu comme celle 

d’un Père qui ne s’avoue jamais vaincu jusqu’à ce qu’il ait absous le péché et vaincu 

le refus, par la compassion et la miséricorde. Nous connaissons ces paraboles, trois 

en particulier : celle de la brebis égarée, celle de la pièce de monnaie perdue, et celle 

du père et des deux fils (cf. Lc 15, 1-32). Dans ces paraboles, Dieu est toujours 

présenté comme rempli de joie, surtout quand il pardonne. Nous y trouvons le noyau 

de l’Evangile et de notre foi, car la miséricorde y est présentée comme la force 

victorieuse de tout, qui remplit le coeur d’amour, et qui console en pardonnant. 

10. La miséricorde est le pilier qui soutient la vie de l’Eglise. Dans son action 

pastorale, tout devrait être enveloppé de la tendresse par laquelle on s’adresse aux 

croyants. Dans son annonce et le témoignage qu’elle donne face au monde, rien ne 

peut être privé de miséricorde. La crédibilité de l’Eglise passe par le chemin de l’amour 

miséricordieux et de la compassion. L’Eglise « vit un désir inépuisable d’offrir la 

miséricorde ».[8] Peut-être avons-nous parfois oublié de montrer et de vivre le chemin 

de la miséricorde. D’une part, la tentation d’exiger toujours et seulement la justice a 

fait oublier qu’elle n’est qu’un premier pas, nécessaire et indispensable, mais l’Eglise 

doit aller au-delà pour atteindre un but plus haut et plus significatif. D’autre part, il est 

triste de voir combien l’expérience du pardon est toujours plus rare dans notre culture. 

Même le mot semble parfois disparaître. Sans le témoignage du pardon, il n’y a qu’une 

vie inféconde et stérile, comme si l’on vivait dans un désert. Le temps est venu pour 

l’Eglise de retrouver la joyeuse annonce du pardon. Il est temps de revenir à l’essentiel 

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn8


 

9 

pour se charger des faiblesses et des difficultés de nos frères. Le pardon est une force 

qui ressuscite en vie nouvelle et donne le courage pour regarder l’avenir avec 

espérance. 

11. Nous ne pouvons pas oublier le grand enseignement que saint Jean-Paul II nous 

a donné dans sa deuxième encyclique Dives in misericordia, qui arriva à l’époque de 

façon inattendue et provoqua beaucoup de surprise en raison du thème abordé. Je 

voudrais revenir plus particulièrement sur deux expressions. Tout d’abord le saint Pape 

remarque l’oubli du thème de la miséricorde dans la culture actuelle : « La mentalité 

contemporaine semble s’opposer au Dieu de miséricorde, et elle tend à éliminer de la 

vie et à ôter du cœur humain la notion même de miséricorde. Le mot et l’idée de 

miséricorde semblent mettre mal à l’aise l’homme qui, grâce à un développement 

scientifique et technique inconnu jusqu’ici, est devenu maître de la terre qu’il a 

soumise et dominée (cf. Gn 1, 28). Cette domination de la terre, entendue parfois de 

façon unilatérale et superficielle, ne laisse pas de place, semble-t-il, à la miséricorde… 

Et c’est pourquoi, dans la situation actuelle de l’Eglise et du monde, bien des hommes 

et bien des milieux, guidés par un sens aigu de la foi, s’adressent, je dirais quasi 

spontanément, à la miséricorde de Dieu ».[9] 

C’est ainsi que saint Jean-Paul II justifiait l’urgence de l’annonce et du témoignage à 

l’égard de la miséricorde dans le monde contemporain : « Il est dicté par l’amour 

envers l’homme, envers tout ce qui est humain, et qui, selon l’intuition d’une grande 

partie des hommes de ce temps, est menacé par un péril immense. Le mystère du 

Christ … m’a poussé à rappeler dans l’encyclique Redemptor Hominis sa dignité 

incomparable, m’oblige aussi à proclamer la miséricorde en tant qu’amour 

miséricordieux de Dieu révélé dans ce mystère. Il me conduit également à en appeler 

à cette miséricorde et à l’implorer dans cette phase difficile et critique de l’histoire de 

l’Eglise et du monde ».[10] Son enseignement demeure plus que jamais d’actualité et 

mérite d’être repris en cette Année Sainte. Recevons ses paroles de façon renouvelée 

: « L’Eglise vit d’une vie authentique lorsqu’elle professe et proclame la Miséricorde, 

attribut le plus admirable du Créateur et du Rédempteur, et lorsqu’elle conduit les 

hommes aux sources de la Miséricorde du Sauveur, dont elle est la dépositaire et la 

dispensatrice ».[11] 

12. L’Eglise a pour mission d’annoncer la miséricorde de Dieu, cœur battant 

de l’Evangile, qu’elle doit faire parvenir au cœur et à l’esprit de tous. L’Epouse 

du Christ adopte l’attitude du Fils de Dieu qui va à la rencontre de tous, sans exclure 

personne. De nos jours où l’Eglise est engagée dans la nouvelle évangélisation, le 

thème de la miséricorde doit être proposé avec un enthousiasme nouveau et à travers 

une pastorale renouvelée. Il est déterminant pour l’Eglise et pour la crédibilité de son 

annonce de vivre et de témoigner elle-même de la miséricorde. Son langage et ses 

http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn11


 

10 

gestes doivent transmettre la miséricorde pour pénétrer le cœur des personnes et les 

inciter à retrouver le chemin du retour au Père. 

La vérité première de l’Eglise est l’amour du Christ. L’Eglise se fait servante et 

médiatrice de cet amour qui va jusqu’au pardon et au don de soi. En conséquence, là 

où l’Eglise est présente, la miséricorde du Père doit être manifeste. Dans nos paroisses, 

les communautés, les associations et les mouvements, en bref, là où il y a des 

chrétiens, quiconque doit pouvoir trouver une oasis de miséricorde. 

21. La miséricorde n’est pas contraire à la justice, mais illustre le 

comportement de Dieu envers le pécheur, lui offrant une nouvelle 

possibilité de se repentir, de se convertir et de croire. Ce qu’a vécu le prophète 

Osée nous aide à voir le dépassement de la justice par la miséricorde. L’époque de ce 

prophète est parmi les plus dramatiques de l’histoire du peuple hébreu. Le Royaume 

est près d’être détruit ; le peuple n’est pas demeuré fidèle à l’alliance, il s’est éloigné 

de Dieu et a perdu la foi des Pères. Suivant une logique humaine, il est juste que Dieu 

pense à rejeter le peuple infidèle : il n’a pas été fidèle au pacte, et il mérite donc la 

peine prévue, c’est-à-dire l’exil. Les paroles du prophète l’attestent : « Il ne retournera 

pas au pays d’Égypte ; Assour deviendra son roi, car ils ont refusé de revenir à moi » 

(Os 11, 5). Cependant, après cette réaction qui se réclame de la justice, le prophète 

change radicalement son langage et révèle le vrai visage de Dieu : « Mon cœur se 

retourne contre moi ; en même temps, mes entrailles frémissent. Je n’agirai pas selon 

l’ardeur de ma colère, je ne détruirai plus Israël, car moi, je suis Dieu, et non pas 

homme : au milieu de vous je suis le Dieu saint, et je ne viens pas pour exterminer » 

(11, 8-9). Commentant les paroles du prophète, saint Augustin écrit : « Il est plus 

facile pour Dieu de retenir la colère plutôt que la miséricorde ».[13] C’est exactement 

ainsi. La colère de Dieu ne dure qu’un instant, et sa miséricorde est éternelle. 

22. Le jubilé amène la réflexion sur l’indulgence. Elle revêt une importance 

particulière au cours de cette Année Sainte. Le pardon de Dieu pour nos péchés n’a 

pas de limite. Dans la mort et la résurrection de Jésus-Christ, Dieu rend manifeste cet 

amour qui va jusqu’à détruire le péché des hommes. Il est possible de se laisser 

réconcilier avec Dieu à travers le mystère pascal et la médiation de l’Eglise. Dieu est 

toujours prêt au pardon et ne se lasse jamais de l’offrir de façon toujours nouvelle et 

inattendue. Nous faisons tous l’expérience du péché. Nous sommes conscients d’être 

appelés à la perfection (cf. Mt 5, 48), mais nous ressentons fortement le poids du 

péché. Quand nous percevons la puissance de la grâce qui nous transforme, nous 

faisons l’expérience de la force du péché qui nous conditionne. Malgré le pardon, notre 

vie est marquée par les contradictions qui sont la conséquence de nos péchés. Dans 

le sacrement de la Réconciliation, Dieu pardonne les péchés, et ils sont réellement 

effacés, cependant que demeure l’empreinte négative des péchés dans nos 

comportements et nos pensées. La miséricorde de Dieu est cependant plus forte que 

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn13


 

11 

ceci. Elle devient indulgence du Père qui rejoint le pécheur pardonné à travers 

l’Epouse du Christ, et le libère de tout ce qui reste des conséquences du péché, lui 

donnant d’agir avec charité, de grandir dans l’amour plutôt que de retomber dans le 

péché. 

23. La valeur de la miséricorde dépasse les frontières de l’Eglise. Elle est le 

lien avec le Judaïsme et l’Islam qui la considèrent comme un des attributs les plus 

significatifs de Dieu. Israël a d’abord reçu cette révélation qui demeure dans l’histoire 

comme le point de départ d’une richesse incommensurable à offrir à toute l’humanité. 

Nous l’avons vu, les pages de l’Ancien Testament sont imprégnées de miséricorde, 

puisqu’elles racontent les oeuvres accomplies par le Seigneur en faveur de son peuple 

dans les moments les plus difficiles de son histoire. L’Islam de son côté, attribue au 

Créateur les qualificatifs de Miséricordieux et Clément. On retrouve souvent ces 

invocations sur les lèvres des musulmans qui se sentent accompagnés et soutenus par 

la miséricorde dans leur faiblesse quotidienne. Eux aussi croient que nul ne peut limiter 

la miséricorde divine car ses portes sont toujours ouvertes. 

 

 

 

Tu es là présent, livré pour nous.  

Toi le Tout-Petit, le Serviteur.  
Toi, le Tout-Puissant,  
Humblement Tu t’abaisses. 
Tu fais ta demeure en nous Seigneur. 
 
1. Le pain que nous mangeons,  
le vin que nous buvons,  
C’est ton Corps et ton Sang,  
Tu nous livres ta vie,  
Tu nous ouvres ton cœur,  
Tu fais ta demeure en nous Seigneur. 

 
2. Par le don de ta vie, 
Tu désires aujourd’hui  
Reposer en nos cœurs,  
Brûlé de charité, assoiffé d’être aimé,  
Tu fais ta demeure en nous Seigneur. 
 
 



 

12 

Lecture des intentions de prière du Livre du Sacré-Cœur 
 

Texte biblique d’appui : 
« Venez à moi, vous tous qui peinez sous le poids du fardeau, et moi, 
je vous procurerai le repos. » (Matthieu 11, 28) 

 
 
Silence et la préparation à la bénédiction 

 
« Tantum ergo Sacramentum 
Veneremur cernui : 
Et antiquum documentum 
Novo cedat ritui : 
Praestet fides supplementum 
Sensuum defectui. 
Genitori, Genitoque 
Laus et jubilatio, 
Salus, honor, virtus quoque 
Sit et benedictio : 
Procedenti ab utroque 
Compar sit laudatio. 
Amen. » 
 

 
Prière devant le Saint-Sacrement  

 
« Ô Jésus, présent dans le Très Saint Sacrement, nous voici devant 
Toi, unis à la Vierge Marie en ce mois qui Lui est consacré. Comme les 
Apôtres au Cénacle, nous attendons la venue de l’Esprit Saint. 
Remplis-nous de Ton amour, de Ta paix, et de Ton désir de réparation 
pour les péchés du monde. » 
 
 « Je T’adore, Jésus-Hostie, caché sous les espèces du pain. Tu es le 
Roi de l’Univers, mais Tu T’es fait petit par amour. Comme Marie qui 
Te portait dans son sein, je veux Te porter dans mon cœur. Ô Marie, 
Mère du Saint-Sacrement, apprends-moi à contempler Ton Fils avec 
ton silence et ta foi. » 
 
« Cœur Sacré de Jésus, offensé par les ingratitudes des hommes, je 
veux Te consoler par mes actes d’amour. Pour les blasphèmes et 
l’indifférence, je T’offre mes prières, Pour les sacrilèges et les 
profanations, je T’offre mes sacrifices, Pour ceux qui T’oublient, je 



 

13 

T’offre ma fidélité. Marie, Toi qui es apparue à Fatima en demandant 
réparation, unis mon offrande à la Tienne. » 

 
 
 
BENEDICTION 

 
 
« Ô Vierge Sainte, Mère de Dieu et notre Mère, Toi qui as gardé toutes 
ces choses dans ton cœur (Lc 2,51), fais que nous imitions 
ton "Fiat" devant les mystères divins. 
Aide-nous à : Croire comme Toi à la présence réelle de Jésus, Espérer 
comme Toi dans les promesses divines, Aimer comme Toi sans 
mesure.  
Présente au Père cette neuvaine d’adoration, comme Tu as présenté 
les noces de Cana. Amen. » 
 
 
Litanie du Sacré-Cœur de Jésus, Invocations : 

• Seigneur, prends pitié. 

• Christ, prends pitié. 

• Seigneur, prends pitié. 

• Christ, écoute-nous. 

• Christ, exauce-nous. 

• Père céleste, qui es Dieu, prends pitié de nous. 

• Fils, Rédempteur du monde, qui es Dieu, prends pitié de nous. 

• Esprit Saint, qui es Dieu, prends pitié de nous. 

• Trinité Sainte, qui es un seul Dieu, prends pitié de nous. 

Cœur de Jésus : 

• Fils du Père éternel, prends pitié de nous. 

• Formé par le Saint-Esprit dans le sein de la Vierge Mère, prends 

pitié de nous. 

• Uni substantiellement au Verbe de Dieu, prends pitié de nous. 

• D’une infinie majesté, prends pitié de nous. 

• Temple saint de Dieu, prends pitié de nous. 

• Tabernacle du Très-Haut, prends pitié de nous. 

• Maison de Dieu et porte du ciel, prends pitié de nous. 

• Brasier ardent de charité, prends pitié de nous. 

• Réceptacle de justice et d’amour, prends pitié de nous. 

• Plein d’amour et de bonté, prends pitié de nous. 



 

14 

• Abîme de toutes les vertus, prends pitié de nous. 

• Digne de toutes les louanges, prends pitié de nous. 

• Roi et centre de tous les cœurs, prends pitié de nous. 

• En qui sont tous les trésors de la sagesse et de la science, 

prends pitié de nous. 

• En qui habite toute la plénitude de la divinité, prends pitié de 

nous. 

• Objet des complaisances du Père, prends pitié de nous. 

• Dont la plénitude se répand sur nous, prends pitié de nous. 

• Désiré par les collines éternelles, prends pitié de nous. 

• Patient et plein de miséricorde, prends pitié de nous. 

• Richesse pour tous ceux qui T’invoquent, prends pitié de nous. 

• Source de vie et de sainteté, prends pitié de nous. 

• Propitiation pour nos péchés, prends pitié de nous. 

• Rassasié d’opprobres, prends pitié de nous. 

• Meurtri à cause de nos crimes, prends pitié de nous. 

• Devenu obéissant jusqu’à la mort, prends pitié de nous. 

• Transpercé par la lance, prends pitié de nous. 

• Source de toute consolation, prends pitié de nous. 

• Notre vie et notre résurrection, prends pitié de nous. 

• Notre paix et notre réconciliation, prends pitié de nous. 

• Victime des pécheurs, prends pitié de nous. 

• Salut de ceux qui espèrent en Toi, prends pitié de nous. 

• Espérance de ceux qui meurent en Toi, prends pitié de nous. 

• Délice de tous les saints, prends pitié de nous. 

 

Conclusion : 
 
« Agneau de Dieu, qui enlèves le péché du monde, prends pitié de 
nous. 
Agneau de Dieu, qui enlèves le péché du monde, exauce-nous. 

Agneau de Dieu, qui enlèves le péché du monde, prends pitié de 
nous. 
Cœur de Jésus, brûlant d’amour pour nous, embrase nos cœurs de 
Ton feu divin. Amen. » 
 
 
 
 
 



 

15 

 
 

Mon Père, mon Père je m’abandonne à Toi.  
Fais de moi ce qu’il te plaira.  
Quoi que tu fasses, je te remercie,  
je suis prêt à tout, j’accepte tout.  
 
Car tu es mon Père, je m’abandonne à toi, car tu es mon Père, 
je me confie en toi.  
 
Mon Père, mon Père, en toi je me confie,  
en tes mains, je mets mon esprit.  
Je te le donne, le cœur plein d’amour.  

Je n’ai qu’un désir t’appartenir. 
 
 
 


